٤٤٤

iaji Žijiai Blijiai

Jiac di die die die die die

رئيس الهيئة الدائمة بمجلس القضاء الأعلى سابقا

اعتنی بإفراجه عبط الرّحمد بن علی المسکر

# Jijez Woje

الطبعة الأولى بالجزائر (۲۲۹هـ ۱۲۹۰)

هکشیدهٔ اندهافشهٔ اکههههی هکرانر باب الواد اجزائر مانش وناکس: ۱۷۰۰ ۲۹ (۲۲۰) المالاً المالية المالاً المنافعة المنافعة المنافة المنافقة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافقة المنافة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة ال

#### # نسبه وأسرته:

سياحة الوالد الشيخ أبو عبد الرحمن عبد الله بن عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل بن عبد الله بن عقيل آل عقيل الله عقيل الله عقيل المنزي من المنزي من الله عنيزة من المدينة النبوية من المنزي من الانصار.

<sup>(</sup>۱) اختصرت غالب ما جاء في هذه النبلة من كتاب «فتح الجليل بترجمة وثبت شيخ الحنابلة عبد الله بن عبد العزيز العقيل»، جمع وتخريج: عمد زياد بن عمر التكلة؛ فمن أراد أن يعرف المزيد عن أحوال شيخنا فليرجع إليه.

ولد\_حفظه الله\_ في عنيزة بتاريخ ١/١/ ١٣٣٥هـ، . الموافق لـ١٣/٤/١٣م.

نشأ في كنف والده الشيخ عبد العزيز، وبدأ بالقراءة والكتابة لديه في بيته وفي دكًانه، ووالده الشيخ عبد العزيز، من طلبة العلم المشهورين في عنيزة، ومن أدبائها وشعرائها، وكان يتَّخذ من دكَّانه منتدى لطلبة العلم.

وقد دخل شيخنا الكُتَّاب عند الشبخ عبد العزيز ابن محمد بن سليمان آل دامغ.

ولما بلغ \_حفظه الله \_ سنَّ التَّمييز صار يحضر مع والده جلسات المشايخ، ويذهب معه لحضور بعض الدُّروس لدى الشَّيخ عبد الرحمن السَّعدي، وذلك سنة ١٣٤٨ تقريبًا. والتحق بالمدرسة الأهلية النَّموذجية التي افتتحها الشَّيخ صالح بن ناصر آل صالح، مع الفوج الأول، ودرس

<u>,</u> Β

فيها في سنة ١٣٤٨، ثمَّ التحق بمدرسة الشيخ عبد الله القرعاوي التي افتتحها سنة ١٣٤٨هـ.

:45 g... #

أخذ شيخنا العلم عن كبار العلماء، فمر أبرزهم:

ـ العلّامة الشيخ عبد الرحمن السّعدي فترات متعدّدة، وكانت بداية الطلب عليه سنة ١٣٤٩هـ، وكان مجموع السّنوات التي درس فيها على الشّيخ تزيد على عشر سنين.

ـ ومن شيوخه العلّامة المحدّث عبد الله القرعاوي: التحق شيخنا بمدرسته التي افتتحها سنة ١٣٤٨هـ، وحفظ عليه مجموعة من المتون (١)، و سمع منه مسلسل المحبة في عليه مجموعة من المتون (١)، و سمع منه مسلسل المحبة في

<sup>(</sup>۱) وكان عمَّا قرأ عليه: القرآن، و«ثلاثة الأصول» و«متن الرحبية في الفرائض»، و«الآجرومية»، وأول «الألفية من السو»، وكتاب مختصر اسمه: «الثمرات الجنية في الفوائد النحوية»، ومتن مختصر في الصرف، و «تحفة الأطفال في التجويد»، و «متن الجزرية في التجويد»، ومبادئ=

مدرسته بتاريخ ۱ شعبان ۱۳۶۱ هـ وأجازه إجازة عامة بعد ذلك بتاريخ ۱ ريح الأول ۱۳۲۱ هـ في أبو حريش بجنوب المملكة لما كان شيخنا قاضبًا فيها، واستفاد أيضًا منه في جنوب المملكة بين عامي ۱۳۵۹ و ۱۳۲۱ هـ ولم تنقطع الصّلة بينها بعا ذلك.

رومنهم العلّامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ: لازمه وزامله شيخنا بالرّياض في دار الإفتاء ملّة خس عشرة سنة وتلقّي عنه الفقه وغيره، وكانت له منزلة عالية عند الشيخ، حتى كان ينيه بالفتوى عنه.

ومنهم العلّامة المحلّث علي بن ناصر أبو وادي: قال شيخنا: وقد رَوَيْتُ عن شيخنا علي أبو وادي صحيحي البخاري ومسلم، وسنن أبي داود، والترمذي، والسائي،

في مصطلح الحديث، و«البيقونية»، و«الأربعين النووية»، و«قصيدة غرامي صحيح»، وغيرها، وغيّبها كلّها عليه.

وابن ماجه، ومسئل الإمام أعد، ومشكاة المصابيح، وأجازني بها حينا قرأت عليه أوائلها أنا والشيخ علي ابن حمد الصالحي، ويعفور شيخنا المحدّث عبد الله بن عمد الطرودي وغيره، وذلك في مسجد الجنديدة في وطننا عنيزة، بعد مملاة الفيسر في عدّة أيام من شهر ديج الأول وديج الثاني وجمادي الأول عام ١٣٥٧هم فأ جرب بها، وأذن لي بروايتها بأسانيدها المحقوظة مورتها للبنا بقلم شيخنا عبد بروايتها بأسانيدها المحقوظة مورتها للبنا بقلم شيخنا عبد الرحمن الشّعدي المؤرّنحة في ١٣٥٧هم

ومنهم العادمة المحدّث عبد الفق بن عبد الواحد الماشمي العمري: أجاز شيخنا سنة ١٨٢١هم تقريباء عما نقل عنه شيخنا: أنّ عرسه كان في الحرم في الجهة الشمالية، وأنه كان سلفي المقيدة، ولما أعمل الشيخ عبد الحق شيخنا إجازة الرواية المفيرضة وصفه بقوله: «الشيخ الفاضل العدّرة بن عقبل»، الله بن عبد العزيز بن عقبل»، العدّرة بن عقبل»،

وأخذ عنه شيخنا مسلسل اللَّد.

\_ ومنهم العلَّامة عبد الله بن محمد بن عبد الله بن مانع قاضي عنيزة: حضر عليه شيخنا في عدة فنون، ومن ذلك في «الروض المربع» بقراءة أحد زملائه سنة ١٣٥٣هـ.

كما أن شيخنا تدبّع (') مع بعض معاصريه، ولقي جماعة من العلماء، وتباحث معهم، كالعلّامة محمد الأمين الشّنقيطي، صاحب «أضواء البيان»، والشيخ القاضي الفقيه عبد الله العنقري، والشيخ العلّامة أحمد شاكر، والشيخ سليان بن حمدان، ومنهم الشيخ العلّامة المحدّث محمد ناصر الدين الألباني، ومنهم الشيخ المحدّث ربيع بن هادي المدخلي ('').

 <sup>(</sup>١) قال الحافظ ابن حجر في «نخبة الفكر»: «وإن روى كل منهما عن
 الآخر فهو المدبّج».

 <sup>(</sup>٢) بين الشيخ عبد الله والشيخ ربيع مودّة ومحبة في الله، فهما - حفظهما
 الله \_ يتبادلان الزيارة في بيتيهما في مكّة في الأيام البيض، ويستفيد الطلبة =

وأمَّا الأعمال التي قام بها لنفع البلاد والعباد، فمنها: تولِّيه القضاء في عدَّة أماكن من المملكة، منها قضاء أبو عريش بمنطقة جيزان، ثم القضاء في محكمة الخرج، ثم في محكمة الرياض، ثم في محكمة عنيزة، ثم عضوا في دار الإفتاء بالرياض بدرجة رئيس محكمة، ثمَّ رئاسة الهيئة العلمية برئاسة القضاة، عضو هيئة التمييز وعضو مجلس القضاء الأعلى، وعضو مجلس الأوقاف، ورئيس الهيئة الشرعية بمصرف الراجحي الشرعية، ثمَّ تقاعد عن رئيس الهيئة الدائمة بمجلس القضاء الأعلى.

وشيخنا حفظه الله له أخلاق كريمة، ومزايا حميدة، يغبطه عليها كلُّ من يعرفه، متواضع للكبير والصغير،

من هذه اللقاءات فوائد عظيمة، فجزاهما الله عن المسلمين خير
 الجزاء، وقد أجاز شيخنا الشيخ ربيعًا في بيته بمكة المكرمة.

تراه إذا ما جئته متهلّلا ﴿ كَأَنَّكَ تعطيه اللَّي أنت سائله نحسبه كذلك والله حسنيه، ولا نزكي على الله أحدا.

### \* ثناء كبار علهاء الأثَّمة عليه:

ـ «فيك بركة، وقد تولَّى القضاء مَنْ هم دونك» عمر ابن محمد بن سليم ١٣٥٣ هـ

\_ "من المحبّ عبد الرحمن الناصر السَّعدي إلى جناب الولد النجيب، ذي الأخلاق الرضية، والشّائل الزكية، مَنْ

وقال أيضا: «من المحبّ عبد الرحن الناصر السعدي الل جناب الولد المكرّم، ذي الأخلاق الجميلة، والآداب الحسنة، والشيائل المستحسنة: عبد الله العزيز العقيل المحترم، حفظه الله وتولاه، وأصلح له دينه ودنياه، آمين» عبد الرحمن ابن ناصر الشعدي ٢٥٩٩هم.

. "الأخ المكرّم المحبّ الشيخ الفاضل عبد الله بن عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل . . . " عبد العزيز بن عبد الله بن باز ١٣٦٥ ه.. . "إلى حضرة العلّامة الأوحد، والفهامة الأمجد، الشيخ عبد الله بن عبد المزيز العقيل قاضي عنيزة، سدّد الله أحكامه،

وقال أيضًا: «إلى جناب الأفخم العالم الفاضل الشيخ عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل حفظه الله» ١٣٧٨ هـ.

- «الشيخ الفاضل العلَّامة ساحة الشيخ عبد الله ابن عبد الله ابن عبد العزيز بن عقيل.. » عبد الحق بن عبد الواحد الهاشمي ١٣٨٠ هـ تقريبا.

- "إن الشيخ عبد الله بن عقيل من المشايخ العلماء الذين لهم حق الإكرام والتقدير..» محمد بن ابراهيم آل الشيخ ١٣٨٥هـ.

- «شيخ المذهب الآن عبد الله بن عقيل.» عبد الله ابن دهيش ١٣٨٥هـ.

«...وكان لا ينقطع عنّا، فكان نعم الزّميل، طيّب
 المعشر، ذا أخلاق جميلة، وصفات حميدة، وهو مع ذلك لا

ينقطع عنّا بالزّيارة والمناقشة في الأمور العلميّة، نسأل الله لنا وله حسن الختام، إنّه نعم المولى ونعم النصير» محمد ابن سليهان البسّام ١٤٢٤هـ.

\_ «سهاحة الشيخ عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل من خيرة من زاملتهم في حياتي العملي، وهو علم من أعلام وقته: تُقَى، وأمانة، وعليًا، وفقهًا، وأدبًا، وظرفًا» محمد ابن عبد الله بن عودة ٢٤٢٤هـ.

- «صاحب الفضيلة وصاحب العلم الواسع الغزير، بل صاحب الفنون العلمية المتعددة.. وهو أكثر كفاية للتَّاليف وأكثر عليًا من كثير ممن عرفناهم قد ألفوا.. وكان العلماء ينظرون إليه على أنَّه قاض، وأنَّه عالم، وأنَّه واسع المعرفة» الرّحَّالة محمد بن ناصر العبودي ١٤٢٤هـ.

- «الشيخ عبد الله شيخ عصرنا الآن في الفقه» عبد القادر الأرناؤوط ١٤٢٥هـ.

#### # آثاره العلمية:

لم يشتفل شيخنا بالتصنيف، نظرًا لكثرة تنقلاته وانبهاكه في الأعهال الوظيفية والتدريس، ومراجعة المناهج التعليمية، وتأسيس الأنظمة القضائية والعدلية، ورغم هذا الانشغال إلا أنّ للشيخ بعض الآثار، فمن آثار شيخنا:

ـ «فتاوى الشيخ ابن عقيل» في مجلدين.

ــ «الأجوبة النافعة عن المسائل الواقعة»، وهي رسائل العلّامة الشيخ ابن سعدي التي أرسلها لشيخنا.

\_ رسالة: «تحفة القافلة في حكم الصلاة على الرّاحلة»، وهي رسالتنا هذه.

. «جزء الأربعين في فضل المساجد وعارتها» من مرويّات شيعفنا بأسانيده عن شيوخه خرّجها له عمد ابن ناصر العجمي.

ــ «جزء النّوافح المسكيّة من الأربعين الكيّة» خرّجها له محمد زياد التكلة.

- «ترجمة الوالد الشيخ عبد العزيز بن عقيل» (مخطوط). . . « كشكول ابن عقيل» (مخطوط).

- «التراث في ما ورد في عدد السبع والثلاث» (تخطوط).

### \* التقليم للكتب:

من أشهر الكتب التي قدَّم لها شيخنا، وغيرها كثير:
- «تيسير الكريم الرّحن في تفسير كلام المنّان» للسّعدي.
- «منهيج السّالكين و توضيح الفقه في الدين» للسّعدي.

\_ «الأجوبة السّعدية عن المسائل الكوينية».

هذا وأسأل الله العظيم بأسمائه وصفاته أن يجفظ على شيخنا عقله وقوته، وأن يجعله ممن طال عمره وحسن عمله، وأن يختم بالحسنى أعماله، إنّه وليّ ذلك والقادر عليه، وصلّى الله وسلّم على محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

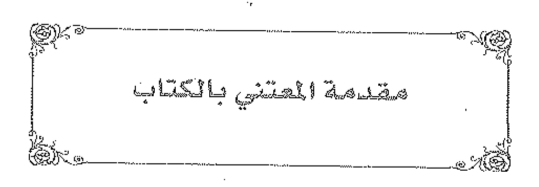


## إون المؤلف بطبع الكتاب

#### الحمد لله وحده وبعد:

فقد أذنت لفضيلة الشيخ عبد الرحمن بن علي العسكر أن يتولى طبع هذه الرسالة: «الْقاَفِلَةِ فَي حَكُم الْصلَّاةِ عَلَى الرّ الله أن ينفع بها جامعها الرّ احِلَةِ و ونشرها وتوزيعها، لعل الله أن ينفع بها جامعها وطابعها وقارئها وسامعها، إنّه جواد كريم، وكتبه الفقير إلى الله: عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل، حامدا الله، مصليًا مسلّمًا على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.





الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبيّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فهذه رسالة ألَّفها شيخنا الشيخ عبد الله بن عبد العزيز ابن عقيل \_ حفظه الله تعالى \_ جوابًا لسؤال، ورد إليه عن حكم الصلاة على الراحلة في السفر وفي الحضر، فكتب فيها هذه الرسالة التي بين يديك.

وقد شرَّفني فضيلة شيخنا إذ كلّفني بإعدادها للطباعة والاعتناء بإخراجها، ولم يكن لي بُدّ من إجابة طلبه، فعزوت ≡ تحفة القافلة في حكم الصلاة على الراحلة وصحت عناوين لمسائلها نقو لاتها، وخرّجت أحاديثها، ووضعت عناوين لمسائلها وجعلتها بين معكو فتين، والله أسأل أن ينفع بها، وأن يبارك في عمر شيخنا، وأن ينفع به الإسلام والمسلمين.

عبد الرحمن بن علي بن محمد المسكر ١٩ / ٣ / ٢٦ ١ هـ

الحمد لله الذي يسّر لعباده طرق الخيرات، وشرع لهم أنواع العبادات، ووفَّقهم لاغتنام الأوقات، وانتهاز فرص الحياة بأنواع الطاعات، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله عمد سيّد السادات، وآله وصحبه وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

#### السبب تألبف الرسالة

فقد ورد سؤال عن حكم الصلاة على الرَّاحِلَة في السَّفر، سواء صلاة فريضة أو نافلة، وسواء كان السفر طويلًا أو قصيرًا، وسواء كان سفر عبادة، كالحج والعمرة ونحوهما،

أو لم يكن للعبادة ،كالسفر للتجارة، والرِّحلة للاستجام، والسِّياحة، والتَّمْشِية، وغير ذلك؛ وكذلك الصلاة على الراحلة في الحضر، لاسيها في المدن الكبار مترامية الأطراف، وطلب السائل ـ وققه الله ـ بسط الكلام وتزويده بها ورد من كلام العلهاء ـ رحمهم الله ـ في ذلك.

### والجواب:

الحمد لله، إنَّ من نعم الله على عباده أن يسَّر لهم طرق العبادات، وسهَّل عليهم سلوكها، وأمرهم بالمسابقة إلى الخيرات، واغتنام الأوقات، فقد قَالَ رَسُولُ الله ﷺ لِرَجُلٍ وَهُو يَعِظُهُ: «اغْتَنِمْ خَمْسًا قَبْلَ خَمْسٍ: شَبَابَكَ قَبْلَ هَرَمِكَ، وَعِنَاكَ قَبْلَ هَرْمِكَ، وَعِنَاكَ قَبْلَ فَقْرِكَ، وَفَرَاغَكَ قَبْلَ فَشْرِكَ، وَفَرَاغَكَ قَبْلَ فَشْرِكَ، وَفَرَاغَكَ قَبْلَ فَشْرِكَ، وَفَرَاغَكَ قَبْلَ فَشْرِكَ، وَخَيَاتَكَ قَبْلَ مَوْتِكَ» رواه الحاكم عن ابن عبَّاس (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في «مستدركه»: كتاب الزقاق، باب نعمتان مغبون فيهما =

### الأدنّة على الصلاة على الراحلة]

فأمًّا صلاة النافلة على الراحلة في السفر فقد ثبتت بالأحاديث الصحيحة؛ منها:

ما رواه الإمام البخاري في «صحيحه»، حيث قال: بَابُ صَلَاةِ التطوَّع عَلَى الْدَّوَابِّ، وَحَيْثُهَا تَوَجَّهَتْ بِهِ. بَابُ صَلَاةِ التطوُّع عَلَى الْدَّوَابِّ، وَحَيْثُهَا تَوَجَّهَتْ بِهِ. حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ الله، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى، قَالَ: حَدَّثَنَا مَعْمَرُ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَامِر، عَنْ أَبِيهِ حَدَّثَنَا مَعْمَرُ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَامِر، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «رَأَيْتُ النَّبِيِّ عَلَى مَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوَجَّهَتْ بِهِ» ("). قَالَ: «رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَلَى عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوَجَّهَتْ بِهِ» (").

کثیر من الناس الصحة والفراغ، حدیث رقم (۷۹۱٦)، وقال: «هذا حدیث صحیح علی شرط الشیخین ولم یخرجاه»، وأخرجه ابن أبی شیبة فی «المصنف» مرسلًا من حدیث عمرو بن میمون برقم (۷۸٦٤)، والحدیث صحیح الشیخ الألبانی فی «صحیح الجامع» برقم (۷۸٦٤)، و«صحیح الترغیب والترهیب» برقم (۳۳٥٥).
 (۱) أخرجه البخاری فی کتاب تقصیر الصلاة برقم (۱۰۹۳).

حَدَّنَا أَبُر نَهُمْ قَالَ: حَلَّنَا مَنْ الْمَنْ عَنْ مَحْنَ عَنْ مُحْنَدِ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ النبي عَبْدِ اللهِ اللهِ النبي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ النبي عَبْدُ اللهِ الل

وقال أيضًا: حَدَّقَا أَبُو مَدْمَرِ، حَدَّقًا عَبْدُ الْوَارِثِ، حَدَّثَا كَيْرُ بْنُ شِنْظِي، عَنْ عَظَاءِ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ، عَنْ جَابِر ابْن عَبْد الله عِسْمَ قَالَ: "بَعْنِي رَسُولُ الله عَلَى فَا جَهِ لَهُ، فَانْطَلَقْتُ ثُمَّ رَجَعْتُ وَقَلْ قَمْتُهَا، فَأَتَيْتُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَلَمْ يَرَّدَّ عَلَيْ، فَرَفَعَ فِي قَلْبِي مَا اللهُ أَعْلَمْ بِهِ، فَقُلْتُ فِي نَفْيِ: لَكُلِّ رَسُولَ الله عَلَيْ وَجَدَ عَلَيَّ أَنِّي أَبْطَأْتُ عَلَيْهِ، ثُمَّ مَلَدْتُ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرُدُ عَلَى، فَوَقَى فِي قَلْنِي أَشَدُّ مِنَ الَدَّةِ الْأُولَى، ثُمَّ مَلَّمْتُ عَلَيْهِ فَرَدَّ عَلَى فَقَالَ: «إِنَّا مَنَعَنِي أَنْ أَرُدُ عَلَيْكَ أَنِّي ثَنْتُ أَصَلِّي ، وَكَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ مُتَوَجَّهَا إِلَى

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب تقصير الصلاة برقم (١٠٩٤).

غَيْرِ الْقِبْلَةِ»('').

وقال أيضًا: بَابُ الْوِتْرِ فِي السَّفَرِ:

حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ قَالَ: حَدَّثَنَا جُوَيْرِيَةُ ابْنُ الْمُنَاءَ، عَنْ نَافِع، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: "كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْة يصلِّي فِي السَّمَو عَلَى ابْنِ عُمَرَ قَالَ: "كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْة يصلِّي فِي السَّمَو عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوجَّهَتْ بِهِ يُومِئُ إِيهَاءً صَلَاةَ اللَّيْلِ الشَّمَو عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوجَّهَتْ بِهِ يُومِئُ إِيهَاءً صَلَاةَ اللَّيْلِ إِلَّا الْفَرَائِفَى، وَيُوتِرُ عَلَى رَاحِلَتِهِ "".

وقال أيضًا: بَابُ صَلَاةِ النطوُّع عَلَى الْحِمَارِ:

حَدَّثَنَا أَحْدُ بْنُ سَعِيدِ قَالَ: حَدَّثَنَا حَبَّانُ قَالَ: حَدَّثَنَا حَبَّانُ قَالَ: حَدَّثَنَا أَنسًا حِينَ هَمَّامٌ قَالَ: «اسْتَقْبَلْنَا أَنسًا حِينَ قَالَ: «اسْتَقْبَلْنَا أَنسًا حِينَ قَدَمَ مِنَ الشَّامِ، فَلَقينَاهُ بِعَيْنِ التَّمْرِ، فَرَأَيْتُهُ يصلي عَلَى حَمَادٍ قَدَمَ مِنَ الشَّامِ، فَلَقينَاهُ بِعَيْنِ التَّمْرِ، فَرَأَيْتُهُ يصلي عَلَى حَمَادٍ وَوَجْهُهُ مِنْ ذَا الْجَانِبِ \_ يَعْنِي عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ \_ فَقُلْتُ: وَوَجْهُهُ مِنْ ذَا الْجَانِبِ \_ يَعْنِي عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ \_ فَقُلْتُ:

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب العمل في الصلاة، باب لا يرد السلام في الصلاة، رقم (١٢١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الوتر برقم (٠٠٠).

رَأَيْتُكَ تُصَلِّي لِغَيْرِ الْقِبْلَةِ! فَقَالَ: لَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ فَعَلَهُ لَمَ أَفْعَلُهُ مَ أَفْعَلُهُ لَمَ أَفْعَلُهُ لَمْ أَفْعَلُهُ لَمَ أَفْعَلُهُ لَمْ أَفْعَلُهُ لَهُ إِلَا أَنْ إِلَيْ لَا أَنْ لِي اللّهِ اللّهُ المُ اللّهُ اللّ

## وقال الإمام مسلم في «صحيحه»:

حَدَّثَنَا يَحْيَى بنُ يَحْيَى قَالَ: قَرَأْتُ عَلَى مَالِكِ، عَنْ عَمْرِهِ ابْنِ يَحَدُ قَالَ: ابْنِ يَسَارٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: ابْنِ يَسَارٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «رَأَيْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَعَلَى حِمَارٍ وَهُوَ مُوَجّةٌ إِلَى خَيْبَر» (٢). وحَدَّثَنَا يَحْيَى بنُ يَحْيَ قَالَ: قَرَأْتُ عَلَى مَالِكِ، عَنْ أَبِي وحَدَّثَنَا يَحْيَى بنُ يَحْيَ قَالَ: قَرَأْتُ عَلَى مَالِكِ، عَنْ أَبِي وحَدَّثَنَا يَحْيَى بنُ يَحْيَ قَالَ: قَرَأْتُ عَلَى مَالِكِ، عَنْ أَبِي بَرْ عَبْدِ الله عَنْ أَبِي بَرْ عَبْدِ الله عَمْرَ بنِ الْخَطَّابِ، عَنْ أَبِي بَرْ عَبْدِ الله عَمْرَ بنِ الْخَطَّابِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب، تقصير الصلاة برقم (١١٠٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، برقم (۷۰۰) (۳٥).

عَنْ سَعِيدِ بْنِ يَسَادٍ أَنَّهُ قَالَ: «كُنْتُ أَسِيرُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ بِطَرِيقِ مَكَّةَ، قَالَ سَعِيدٌ: فَلَيَّا خَشِيتُ الصَّبْحَ نَزَلْتُ فَأَوْتَرْتُ ثُمَّ مَكَّةً، قَالَ سَعِيدٌ: فَلَيَّا خَشِيتُ الصَّبْحَ فَقُلْتُ لَهُ: خَشِيتُ أَدْرَكْتُهُ، فَقَالَ لِي ابْنُ عُمَرَ: أَيْنَ كُنْتَ؟ فَقُلْتُ لَهُ: خَشِيتُ الْفَجْرَ فَنَزَلْتُ فَقَالَ لِي ابْنُ عُمَرَ: أَيْنَ كُنْتَ؟ فَقُلْتُ لَهُ: خَشِيتُ الْفَجْرَ فَنَزَلْتُ فَقَالَ لِي ابْنُ عُمَرَ: أَيْنَ كُنْتَ؟ فَقُلْتُ لَهُ: وَسُولِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

والأحاديث في ذلك كثيرة غير ما ذكرناه.

آڪادم آهل انعلم ڪِ السائلة]:

وقد تكلَّم عن هذه المسألة كثير من أهل العلم في كتبهم، فمن ذلك:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، برقم (٧٠٠) (٣٦).

\* ما قاله الطحاوي (٢٢١هـ) في «نختصره» في باب اتستقبال القبلة:

"ومن كان على دابته في المضر فليس له أن يصلّي كذلك في قول أبي يوسف في القديم، وهو قول أبي يوسف في القديم، وروى أصحاب الإملاء عن أبي يوسف أنّه يصلّيها في المضر أيضًا، كما يصلّيها في غيره، قال أبو جعفر الطحاوي: وبه نأخذ»(۱) انتهى كلامه.

\* وقال السرخى (٤٩٤هـ) في «المبسوط»:

ولم يذكر في الكتاب إذا كان راكبًا في المضر، هل يتطوّع على دابته؟ وذكر في «الهارونيات» أنّ عند أبي حنيفة تخلّله: لا يجوز التطوّع على الدابة في المضر، وعند محمد تخلّله: يجوز

<sup>(</sup>۱) «مختصر الطحاوي» (۲٥).

ويكره، وعند أبي يوسف تَخْلَلْتُهُ: لا بأس به، وأبو حنيفة تَخَلَلْتُهُ قال: التطوُّع على الدابة بالإيهاء: جوَّزناه بالنصّ بخلاف القياس، وإنها ورد النص به خارج المضر، والمصر في هذا ليس في معنى خارج المصر؛ لأنَّ سيره على الدابة في المصر لا يكون مديدًا عادة، فرجعنا فيه إلى أصل القياس، وحكي أنَّ أبا يوسف \_ رحمه الله تعالى \_ لما سمع هذا من أبي حنيفة تخلله قَالَ: «حَدَّثَنِي فُلاَنٌ عِن فُلاَنٍ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَكِبَ الْحَارَ فِي اللَّهِ يَنْهُ دُ مَعْدَ بْنَ عُبَادَةً، وَكَانَ يصلِّي وَهُوَ رَاكِبْ)، فلم يرفع أبو حنيقة ـ رحمه الله تعالى ـ رأسه، فقيل: إنَّما لم يرفع رجوعًا منه إلى الحديث، وقيل: بل هذا حديث شاذ فيما تعمّ به البلوى، والشاذ في مثله لا يكون حجّة عنده" فلهذا لم

<sup>(</sup>١) قال العيني في «عمدة القاري» (٤/ ١٣٧): «فإن قلت روي عن أبي يوسف في جوازه في المدينة أيضًا، فقال: حَدَّثني فُلاَنٌ وَرَفَعَ الإِسْنَادَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ رَكِبَ الْحِيَارَ فِي اللِّدِينَةِ يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ، وكَانَ يصلِّي، =

يرفع رأسه، وأبو يوسف تخلقه أخذ بالحديث، ومحمد تخلقه كذلك، إلَّا أنَّه كره ذلك في المُصْرِ؛ لأنَّ اللغط يكثر فيها فلكثرة اللغط، ربا يبتلى بالغلط في القراءة فلذلك كرهه»(") انتهى كلام السرخسي.

\* وقال السمرقندي (٣٩٩هم) في «تحفة الفقهاء»:

«وأمّا صلاة النطوّع فإنها تجوز على الدابة كيفها كان
الراكب مسافرًا أو غير مسافر، بعد أن يكون خارج المصر،

قلت: هذا شاذٌّ وهو فيها تحم به البلوي لا يكون حجة» اله.

كأن العيني تَخلَقه يشير إلى أن زيادة: «وكَانَ يصلّي» شاذة؛ لأن الحديث ورد في «الصحيحين» عن عُرْوَة بْنِ الزُّبَيْرِ أَنَّ أُسَامَةَ بن زَيْدٍ هِيَّكُ أَسَامَةً بن زَيْدٍ هِيْكُ أَنْ رَسُولَ الله ﷺ رَكِبَ عَلَى حِمَارٍ عَلَى قَطِيفَةٍ فَلَاكِيَّةٍ وَأَرْدَفَ أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ وَرَاءَهُ يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةً فِي بَنِي الْحَارِثِ ابن الْخَرْرِ قَبْ اللهُ اللهُ

<sup>(1) «</sup>Hymed» thun, Eng. (1/07).

وإنْ كان قادرًا على النزول، وهذا قول عامة العلماء، وقال بعضهم: لا يجوز إلا في حقّ المسافر، فأمّا في حقّ من خرج إلى بعض القرى فلا يجوز؛ لأنّ الحديث ورد في السفر، والصحيح قول عامة العلماء، لما روي أنّه علي خرج إلى خيبر، وكان يصلي على الدابة تطوّعًا(۱)، وليس بين المدينة وخيبر مدة سفر.

وأمَّا التطوّع على الدابة في المِصر فلا يجوز في ظاهر الرواية، وعن أبي يوسف يجوز استحسانًا»(٢) انتهى.

\* وقال الزّيليّ (٢٤٧هـ) في «نبين الحقائق»:

«وعن أبي يوسف أنها تجوز في المصر أيضا، قال في «الشرح»، وفي «الهارونيات»، قال: منعها أبو حنيفة في المصر،

<sup>(</sup>۱) سبق گریجه (ص ۲۷).

<sup>(</sup>٢) «تحقة الفقهاء» لعلاء الدين السمرقندي (١/٥٥/١).

وجوّزها أبو يوسف، وكرهها محمد، وكان أبو سعيد الإصطخري \_ محتسب بغداد من الشافعية \_ يصلّي في بغداد على دابته في أزقّتها، يومئ إياء، وذكر ابن بطال في «شرح البخاري» عن أنس «أنه على صلّى على الحِمَارِ في أزقّة المدينة يُومِئُ إِيمَاءً» (") انتهى.

\* وقال الدّميري (٨٠٨هـ) في «النّجم الوهّاج»:

(وأمّا نافلة الحضر، فإنّها لا تجوز على الراحلة ولا ماشيًا، ولابد فيها من الاستقبال، وجوّزها الإصطخري على الراحلة حيث توجّهت، لعموم حديث جابر، واختاره القفّال، ووجّه بأنّ الإنسان قد تعرض له حاجة في البلد، والزمان زمان تعبّد، فلو منعناه من التنفّل في تلك الحالة لفاته أحد أمرين: إمّا حاجته، وإمّا عبادته» (") انتهى.

<sup>(</sup>۱) «تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق» (۱/ ۱۷۷).

<sup>(</sup>٢) «النجم الوهاج في شرح المنهاج» للدميري (٢/ ٦٩).

\* وذكر في «مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح» و«حاشيته» لأحمد الطّهطاوي الحنفي (١٣٣١هـ): «أنّ أبا يوسف يرى جوازها ـ الصلاة على الراحلة ـ في المصر بلا كراهة، وعن محمد كذلك، وفي رواية أجازها مع الكراهة مخافة الغلط بكثرة اللغط، واستدلا بها روي عن ابن عمر: «أنّ النّبي ﷺ رَكِبَ الحِهَارُ فِي المَدِينَةِ، يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةً، وكَانَ يُصَلّي وَهُوَ رَاكِبٌ»، وأجيب عن الإمام بشذوذ الحديث» (أ) انتهى.

## :[#JU gb:496]

\* قال ابن عبد البر (١٣ عمر) في «التمهيد»:

"وقال أبو يوسف: يصلّي في المضر على الدابة بالإيهاء، لحديث يَحْبَى بْنِ سَعِيدٍ، عن أنس بْنِ مَالِكِ: "أَنَّهُ صَلَّى عَلَى لحديث يَحْبَى بْنِ سَعِيدٍ، عن أنس بْنِ مَالِكِ: "أَنَّهُ صَلَّى عَلَى جَارِ فِي أَزِقَةِ اللّهِينَةِ يُومِئُ إِيّاءً" وقال الطبري: يجوز لكلّ

<sup>(</sup>١) «حاشية الطهطاوي على مراقي الفلاح» (١/٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) لا يوجد بهذا اللفظ كما سيأتي بيانه من ابن عبد البر في الحاشية رقم (٢)، (ص٣٣)=

ق تحفة القافلة في حكم الصلاة على الزاحلة واكب وماش حاضرًا كان أو مسافرًا أن يتنفّل على دابته، وراحلته، وعلى رجليه؛ وحكى بعض أصحاب الشافعي أنّ مذهبهم جواز التنفّل على الدابة في الحضر والسفر" انتهى. وذكر نحو هذا الكلام في كتابه «الاستذكار»، وأجاب فيه عن حديث أنس هيفف (").

وورد من طريق يحي بن سعيد قال: «رأيت أنس بن مالك في السفر وهو يصلي على حمار، وهو موجه إلى غير القبلة، يركع ويسجد إيهاء من غير أن يضع وجهه على شيء»، أخرجه مالك في الموطأ، كتاب قصر الصلاة في السفر، باب صلاة النافلة في السفر بالنهار والليل والصلاة على الدابة، برقم (٤٥٢).

<sup>(</sup>۱) «التمهيد» لأبن عبد البر (۱۷/۸۷) في كلامه عن الحديث الرابع عشر لعبد الله بن دينار.

 <sup>(</sup>۲) قال تعلق في «الاستذكار» (۲/۸/۲): «ذكر مالك حديث يحيى ابن سعيد هذا عن أنس فلم يقل فيه: (في أزقة المدينة) بل قال فيه: عن يحيى بن سعيد رأيت أنس بن مالك في السفر وهو يصلي على حمار متوجها إلى غير القبلة يركع ويسجد إيناء من غير أن يضع وجهه على =

\* وقال القرطبيّ (١٧٦هـ) في «الجامع لأحكام القرآن»: «واختلف الفقهاء في المسافر سفرًا لا تقصر في مثله الصلاة، فقال مالك وأصحابه والثوري: لا ينطوع على الراحلة إلَّا في سفر، تقصر في مثله الصلاة، قالوا: لأنَّ الأسفار التي حكي عن رسول الله ﷺ أنَّه كان يتطوّع فيها، كانت مما تقصر فيها الصلاة، وقال الشافعي وأبو حنيفة وأصحابها والحسن بن حيّ والليث بن سعد وداود ابن علي: يجوز التطوّع على الراحلة خارج المصر في كلّ سفر، وسواء كان مما تقصر فيه الصلاة أو لا؛ لأنَّ الآثار ليس فيها تخصيص سفر من سفر، فكلّ سفر جائز ذلك فيه، إلَّا أنْ يخصّ شيء من الأسفار با يجب التسليم له، وقال أبو يوسف: يملِّي في المعرعلي الدابة بالإياء لحديث يُحيى بن سَعيلِ عن

<sup>=</sup> شيء، ولم يروه عن يحيى بن سعيد أحد يقاس بالك، وقد قال فيه: في السفر، فبطل بذلك قول من قال: (في أزقة المدينة) يريد الحضر».

## :[zjěľall gív:Elb]

\* قال الممراني (١٥٥هـ) في «البيان»:

جواز التنفّل على الدابة في الحضر والسفر "(1) انتهى.

"مسألة: يجوز التنفّل في السفر على الراحلة حيثها توجّه إلى جهة مقصده..."، وقد أطال العمراني الكلام في تفاصيل هذه المسألة ثم قال: "فرع: فأمّا إذا أراد الحاضر أن يتنفّل: فإنْ كان واقفًا لم يجز له ترك الاستقبال، وإن كان سائرًا، فهل يجوز له ترك الاستقبال فيه وجهان:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه وتنبيه ابن عبد البر عليه.

<sup>(</sup>٢) «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (٢/ ٧٩).

أحدهما: وهو قول أبي سعيد الإصطخري .. أنّه يجوز له؛ لأنّ عادة الناس في الحضر المشي في حوائجهم أكثر النهار، فجوّز لهم ترك الاستقبال في النفل؛ لئلا ينقطعوا عنه، كما قلنا في السفر.

والثاني: وهو الصحيح - أنَّه لا يجوز؛ لأنَّ الغالب من حال الحاضر اللبث والمقام»(') انتهى.

\* وقال الإمام النّوويّ (٢٨٦هـ) في «شرح مسلم» في شرح حديث ابن عمر هِنفَ : «أَنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ كَانَ يصلِّ عَلَى مُراحِلُتِهِ حَدِيثُ ابن عمر هِنفَ : «أَنَّ النَّبِيِّ اللهِ كَانَ يصلِّ عَلَى وَاحِلَتِهِ حَدِيثُ ابن عَمر هِنفَ بِهِ ، قَالَ عَبْدُ الله بْنُ دِينَارَ: كَانَ ابْنُ عُمرَ يَفْعَلُ ذَلِكَ » ".

قال التووي: «سواء قصير السفر وطويله، فيجوز

<sup>(</sup>١) «البيان في مذهب الإمام الشافعي» للعمراني (١٥١/١٥١-١٥١).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت برقم (٧٠٠) (٣٧).

التنفّل على الراحلة في الجميع عندنا وعند الجمهور، وقال أبو سعيد الإصطخري من أصحابنا: يجوز التنفّل على الدابة في البلد، وهو محكي عن أنس بن مالك وأبي يوسف صاحب أبي حنيفة (() انتهى كلام النووي.

### وقال أيضافي «المجموع»:

"وكان أبو سعيد الإصطخري ـ محتسب بغداد، وهو من أهل الوجوه ـ يطوف في السكك، وهو يصلّي على دابته" (٢) انتهى.

### وقال أيضًا في «روضة الطَّالين»:

«يجوز التنفُّل ماشيًا، وعلى الراحلة سائرة إلى جهة مقصده في السفر الطويل، وكذا القصير على المذهب، ولا

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للإمام النووي (٥/ ٢١١) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) «المجموع شرح المهذب» للنووي (۳/ ۲۱۲).

يجوز في الحضر على الصحيح، بل لها فيه حكم الفريضة في كلّ شيء إلّا القيام، وقال الإصطخري: يجوز للراكب والماشي في الحضر متردّدًا في جهة مقصده، وإختار القفّال الجواز بشرط الاستقبال في جميع الصلاة»(") انتهى.

\* وقال ابن دقيق العيد (٢٠٧هـ) في «شرحه للعمدة» عند شرحه لحديث عبد الله بن عمر هيسف المتفق عليه: «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهُ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ حَيْثُ كَانَ وَجْهُهُ، يُومِعُ بِرَأْسِهِ، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُهُ» (٢)، قال: الحديث دليل على جواز النافلة على الراحلة، وجواز صلاتها حيث

<sup>(</sup>۱) «روضة الطالبين» للنووي (۱/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب تقصير الصلاة، باب من تطوع في السفر في غير دبر الصلوات وقبلها رقم (١١٠٥)، ومسلم في كتاب صلاة المسافرين، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت رقم (٧٠٠).

توجّهت بالراكب راحلته، وكأنّ السَّبب فيه تيسير تحصيل النوافل على العباد وتكثيرها، فإنَّ ما ضيق طريقه قلَّ، وما اتَّسع طريقه سهل، فاقتضت رحمة الله تعالى على العباد أن قلّل عليهم الفرائض تسهيلًا للكلفة، وفَتَحَ لهم طريقة تكثير النوافل تعظيًا للأجور"(١) انتهى.

ثم قال نَعَلَشُهُ بعد ذلك عند شرحه لحديث أنس ابن مالك المذكور في أوّل كلامنا قال: «الحديث يدل على جواز النافلة على الدابة إلى غير القبلة»(٢) انتهى كلامه.

وظاهر كلامه تَخْلَتُهُ أَنَّ ذلك عام في السفر والحضر.

\* وقال الإمام ابن كثير (٤٧٧هـ) في «تفسيره»: «واختار أبو يوسف وأبو سعيد الإصطخري: التطوّع

<sup>(</sup>١) «إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام» لابن دقيق العيد (ص٦٦). (٢) المصدر السابق (ص٢٧٦).

على الدابة في المصر، وحكاه أبو يوسف عن أنس بن مالك عين على الدابة في المصر، وحكاه أبو يوسف عن أنس بن مالك عين أنس و واختاره أبو جعفر الطبري حتى للهاشي أيضًا "(١) انتهى.

\* وقال الدّميري (٨٠٨هـ) في «النّجم الومّاج»:

"وأمّا نافلة الحضر، فإنها لا تجوز على الراحلة، ولا ماشيا، ولابد فيها من الاستقبال، وجوزها الإصطخري على الراحلة حيث توجّهت، لعموم حديث جابر، واختاره القفّال، ووجه بأنّ الإنسان قد تعرض له حاجة في البلد، والزمان زمان تعبّد، فلو منعناه من التنفّل في تلك الحالة لفاته أحد أمرين: إمّا حاجته، وإمّا عبادته"() انتهى.

\* وقال ابن حجر (٧٥٨هـ) في «فتح الباري»: «واختلف العلماء في تحديد السفر، فذهب الجمهور إلى

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» للحافظ ابن كثير (١/٩٥١).

<sup>(</sup>٢) «النجم الوهاج في شرح المنهاج» للدميري (٢/ ٢٩).

وقد طرد أبو يوسف ومن وافقه التوسعة في ذلك، فجوّزه في الحضر أيضا، وقال به من الشافعية أبو سعيد الإصطخري، واستدلّ له بقوله في الحديث: «حَيْثُ

تَوَجَّهُتْ بِهِ" (١) انتهى كلام ابن حجر.

\* وقال بدر الدّين المبنيّ (٥٥٥ هـ) في «عمدة القاري شرح صحيح البخاري» عند كلامه على حديث عبد الله ابن عامر عن أبيه السابق:

«قوله: «حَيْثُ تَوَجَّهَتْ بِهِ»، أي توجّهت به الدابة إلى القبلة أو غيرها، وقال الترمذي: والعمل عليه عند عامة أهل العلم، لا نعلم بينهم اختلافًا، لا يرون بأسا أن يصلّي الرجل على راحلته تطوّعًا حيث ما كان وجهه إلى القبلة أو غيرها»(".

قلت (٣): هذا بالإجماع في السفر، واختلفوا في الحضر،

<sup>(</sup>١) «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (٢/ ٥٧٥ ـ ٥٧٦) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ذكر الترمذي هذا الكلام في «جامعه»، كتاب مواقيت الصلاة عن رسول الله على الله عن الصلاة على الدابة حيث ما توجهت به، حديث رقم (٣٥١).

<sup>(</sup>٣) القائل هو العيني.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، برقم (٧٠٠) (٣٣).

<sup>(</sup>٢) «عمدة القاري شرح صحيح البخاري» لبدر الدين العيني (٧/ ١٣٨).

# [البعا: رأي الحنابلا]:

\* قال الشّريف محمّد بن أحمد الهاشميّ الحنبليّ (٢٧٥هم) في كتابه «الإرشاد»:

"واختلف قوله: هل له أن يتطوّع على الظّهْرِ في الحضر أم لا؟ على روايتين: أجاز ذلك في أحدهما، ومنع منه في الأخرى، وقال: ما سمعنا بذلك إلّا في السفر، وقد دلّ على ذلك حديث جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله وَقَالَ: "كَانَ رَسُول الله عَلَى ذلك حديث جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله وَقَالَ: "كَانَ رَسُول الله عَلَى يصلّي عَلَى رَاحِلَتِهِ تَطَوّعًا حَيْثُ تَوجَّهَتْ بِهِ، وَإِنْ كَانَتْ الصَّلاَةُ مَكْتُوبَةً نَزَلَ وَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ» أخرجه أحمد والبخاري (") (" انتهى.

\* وقال برهان الدّين بن مفلح (٩٠٧هـ) في «البدع»:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» برقم (١٤٥٧٣)، والبخاري في «صحيحه» كتاب الصلاة باب التوجه نحو القبلة حيث كان برقم (٠٠٠).

<sup>(</sup>۲) «الإرشاد إلى سبيل الرشاد» / ۲۸.

ق تحفة القافلة في حكم الصلاة على الراحلة من المذهب؛ لأنّه لم الوظاهره أنّه لا يجوز في الحضر على المذهب؛ لأنّه لم ينقل عنه علي المدم، وعنه يجوز للسائر الراكب خارج المصر، فعله أنس، لأنّه راكب أشبه المسافر" انتهى.

\* وقال شيخ الإسلام ابن تيميّة (٢٧٨هـ) في «شرح الممدة»:

"ولا فرق في ذلك بين السفر الطويل والقصير؛ لأن احتياج الإنسان إلى التطوّع في السفر القصير كاحتياجه إليه في الطويل؛ فأمّا الراكب السائر في المصر فلا يجوز له ذلك في المشهور عنه، وعنه يجوز له ذلك كما يجوز في السفر" انتهى. وقال أيضًا كما في «مجموع الفتاوى»:

"وأمّا الصلاة على الراحلة فقد ثبت في الصحيح بل إلى النبي عن النبي عن النبي على أنه كان يصلى على راحلته في السفر قِبَلَ

<sup>(</sup>۱) «المبلع شرح المقنع» (۱/ ۱ \* ٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح العمدة» (٤/ ٥٢٥).

### وقال أيضًا:

"والصّلاة على الراحلة إذا كانت مختصة بالسفر لا تفعل إلّا فيها يسمّى سفرًا، ولهذا لم يكن النبي على مراحلته في خروجه إلى مسجد قباء، مع أنّه كان يذهب إليه راكبًا وماشيًا، ولا كان المسلمون الداخلون من العوالي يفعلون ذلك، وهذا لأنّ هذه المسافة قريبة كالمسافة في الحصر، واسم المدينة يتناول المساكن كلّها، فلم يكن هناك إلا أهل المدينة والأعراب، كها دلّ عليه القرآن، فمن لم يكن من الأعراب كان من أهل المدينة، وحينئذ فيكون مسيره إلى الأعراب كان من أهل المدينة، وحينئذ فيكون مسيره إلى

<sup>(</sup>١) «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٤ ٢/ ٣٧).

\* وقال ابن مفلح (٢٦٧ هـ) في «الفروع»:

"وعنه: وحَضَرًا، فعله أنس خارج المضر، وعن أبي حنيفة أيضًا وفي المصر، وقاله أبو يوسف؛ وقاله محمد مع الكراهة لكثرة اللّغط فيه فربها غلط»(") انتهى.

\* وقال الزّركشيّ (٧٧٧هـ) في «شرحه لمختصر الخرقيّ»: «والرواية الثانية عن الإمام أحمد: يجوز ذلك \_ أي الصلاة على الراحلة \_ للمقيم السائر في مصره؛ لأنّها رخصة، تجوز في قصير السفر، فشرعت في المِصْر كالتيمم وأكل الميتة»(") انتهى.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق (٢٤/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) «الفروع» لابن مفلح (١/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح الزركشي على مختصر الخرقي» (١٦٨/١).

"وعنه \_ أي الإمام أحمد \_ يسقط الاستقبال أيضًا إذا تنفّل في الحُفَر، كالراكب السائر في مِصْرِه، وقد فعله أنس، أطْلَقَهُمَا في الفائق والإرشاد»(') انتهى.

# :[Z\_AW GV:L=3]

\* قال الإمام ابن حزم (٢٥١هـ) في «المحلّى»:

"مسألة: وجائز للمرء أن يتطوع مضطجعًا بغير عذر إلى القبلة، وراكبًا حيث توجّهت به دابته إلى القبلة وغيرها، الحضر والسفر سواء في ذلك، كلّ هذا سنة ومباح، وكلّ ذلك قد فعله رسول الله عَلَيْه؛ كان يصلّي التطوّع، وهو راكب في غير القبلة، فهذا عُمُومٌ للرَّاكب أيَّ شَيْءٌ رَكِب، وفي كلّ

<sup>(</sup>١) «الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد ابن حنبل» للمرداوي (٢/٣).

حال من سفر أو حضر، هذا العموم زائد على كلّ خبر ورد في هذا الباب، ولا بجوز تركه، وهو قول أبي يوسف وغيره، وقد رُوِّينَا عن وَكِيع، عن شُفْيَانَ التَّوْرِيُّ، عن مَنْصُورِ ابْنِ النُّعْتَمِر، عن إَبْرَاهِيمَ النَّخَعِيُّ قال: «كَانُوا يُصَلُّونَ عَلَى النُّعْتَمِر، عن إِبْرَاهِيمَ النَّخَعِيُّ قال: «كَانُوا يُصَلُّونَ عَلَى رِحَالِمِمْ وَدَوَابِّهِمْ حَيْثُهَا تَوَجَّهَتْ بِهِمْ»؛ وهذه حكاية عن الصحابة والتابعين هفت عمومًا في السفر والحضر، وبالله المتوفيق» ("انتهى كلام ابن حزم.

ويلاحظ هنا أنَّ إبراهيم النخعي يحكي أقوال تلاميذ ابن مسعود في هذه العبارة؛ لأنّه من صفار التابعين.

[الحا: لأي الخطابي والصنعاني والشوكاني]:

# قال الحقاي (٨٨ ٢هـ) في «معالم الكنتي»:

"وكان مالك يقول: لا يصلّي على راحلته إلّا في سفر

<sup>(</sup>۱) «المحلي» لابن حزم الظاهري (۳/ ٥٦ - ٥٧) بتصرّف يسير.

يقصر فيه الصلاة، وقال الأوزاعي والشافعي: قصير السفر وطويله في ذلك سواء يصلّي على راحلته، وقال أصحاب الرأي: إذا خرج من المِصْرِ فرسخين أو ثلاثًا صلَّى على دابته تطوّعًا، قال الأوزاعي: يصلّي الماشي على رجليه كذلك يومئ إيهاء، قال: وسواء كان مسافرًا أو غير مسافر، يصلِّي على دابته، وعلى رجله، إذا خرج من بلده لبعض حاجته»(١) انتهى. \* وقد أشار العلَّامة عمَّا بن إساعيل الأمير الصنعانيّ (١٨٢١هـ) في «سبل السَّلام، إلى هذه المسألة، وحكى فيها القولين فقال:

"وذهب إلى شرطية هذا جماعة من العلماء (يعني الختصاصها في السفر)؛ وقبل: لا يشترط، بل يجوز في الحضر، وهو مروي عن أنس من قوله وفعله" (").

<sup>(</sup>١) «معالم السنن» للخطابي (٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) «سبل السلام الموصلة إلى يلوغ المرام» (١/ ١٣٥).

ولكنَّه لم يقتنع بهذا الشرط في موضع آخر حيث قال: وقوله: «إِذَا سَافَرَ»، تقدّم أنّ السفر شرط عند بعض العلماء، وكأنّه أخذه من هذا، وليس بظاهر في الشرطية "(١) انتهى ا \* وقال الشُّوكانيّ (١٢٥٠ هـ) في «نيل الأوطار» عند شرحه لحديث عامر بن ربيعة الذي ذكره صاحب «المنتقى» أنَّه قال: «زَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِ يُسَبِّحُ يُومِعُ بِرَأْسِهِ قِبَلَ أَيِّ وِجْهَةٍ تَوْجَهَ وَلِي يَكُنْ يَصْنَحُ ذَلِكَ فِي الصَّلاةِ الكُتُوبَةِ» مُتَفَقّ عليه (")، قال الشركاني: «الحديث يدلّ على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري في «صحيحه»: كتاب تقصير الصلاة، باب ينزل للمكتوبة برقم (١٠٩٧)، ومسلم في «صحيحه»: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت برقم (٧٠١) عن عامر بن ربيعة: «أَنَّهُ رَأَى رَسُولَ الله رُهُ يَصِلِّي السُّبْحَةَ بِاللَّيْلِ فِي السَّفَرِ على ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوَجَّهَتْ»، وليس فيه: «ولم يَكُنْ يَصْنَحُ ذَلِكَ فِي الصَّلاةِ الكَّتُوبَةِ».

جواز التعلق على الراحلة للمسافر قِبَلَ جِهَةِ مَقْصِدُو، وهو إجاع كما قال النووي والعراقي والحافظ وغيرهم، وإنها الخلاف في جواز ذلك في الحفر؛ فجوَّزه أبو يرسف وأبو سعيد الإصطخري عن أصحاب الشافعي وأهل الظاهر، قال ابن حَرْم: وقد رَوَنَا عن وَكِي، عن شَيَانَ، عن مَنْصُورِ بنِ المُعْتَورِ، عن إبْرَاهِيمَ النَّخَعِيِّ قال: «كَانُوا يُعَلُّونَ عَلَى رِحَالِمُمْ وَدَوَاجُمْ حَيْثًا تَرَجَّهَتْ "، قال: هذه حكاية عن الصحابة والتابعين لحين عموما في المفر والسفر»، وقال النووي: «وهو حكي عن أنس بن مالك»، وقال العراقي: استدلّ من ذهب إلى ذلك بعموم الأحاديث التي لم يُحَرِّى فيها بذكر السفرة وهو ماش على قاعلتهم في

وأخرج مسلم في نفس الباب برقم (٥٠٥) (٣٩) عن ابن عمر قال:
 «كان رسول الله ﷺ يُسَبِّحُ على الرَّاحِلَة قِبَلَ أَيِّ وَجْهِ تَوَجَّهَ وَيُوتِرُ
 عليها غير أَلَّهُ لاَ يصلي عليها المَكْتُوبَةَ».

أنّه لا يُحمل الطلق على القيّد، بل يُعمل بكلّ منها؛ فأمّا من يُحمل الطلق على القيّد \_ وهم جهور العلماء \_ فحمل الروايات الطلقة على المقيّدة بالسفر» ("انتهى.

#### اخلاصة القول في السألة

## والخلاصة عًا تقدّم:

أنّ النافلة على الراحلة في السفر ثابتة في الأحاديث الصحيحة المتّفقي عليها، وأنّ الصحيح من أقوال العلماء جوازها في السفر الطويل والقصير، وهو قول جمهور العلماء، بل حكى ابن عبد البر والنووي والعراقي والحافظ ابن حجر وغيرهم الإجماع على ذلك، كما ذكره الشوكاني في «نيل الأوطار»، وحينتذ فيومع المصلي بركوعه وسجوده، ويصل إلى جهة قصده.

<sup>(</sup>١) «نيل الأوطار» (١/ ٩٤٩ ـ ٠ ١٥) بتصرف.

#### استقبال القبلة عند تكبيرة الإحرام]

وهل يلزمه تكبيرة الإحرام إلى القبلة أم لا؟ فيه قولان:
المشهور من المذهب عند الحنابلة أنَّ الراكب يلزمه افتتاح
الصلاة إلى القبلة، فينحرف بنفسه أو براحلته إلى القبلة، ويكبّر
تكبيرة الإحرام، ثم يدعها تمشي إلى جهة قصده، ولو استدبرت
القبلة لم يضرّ؛ وأمَّا الركوع والسجود فيومئ بها إيهاء، ولو إلى
غير قبلة، ويجعل سجوده أخفض عن ركوعه.

وأمَّا الماشي، فيلزمه افتتاح الصلاة والركوع والسجود على الأرض متوجهًا إلى القبلة.

والقول الثاني: إنَّه لا يلزم الراكب ولا الماشي الاتجاه إلى القبلة في تكبيرة الإحرام، ولا في الركوع والسجود، بل يومئ بهما إيهاء إلى جهة قصده، ولو كان إلى غير القبلة، وهذا أصح القولين دليلا وتعليلا، والله أعلم.

#### الحكم المنلاة على الرّاحلة في الحفيرا

وأمّا حكمها في الحفر فقد اختلف فيها العلماء على قولين:
فقول عالك وأبي حنيفة والثنافعي وإحدى الروايتين
عن أحمد عدم جوازها في الحضر على الراحلة،

والقول الثاني: مَنْ يرى جوازها في الحضر، وهو مروي عن أنس بن مالك هيضه، وجوزه أبو سعيد الإصطخري من علياء الشافعية، وهو رأي أهل الظاهر، وذكر الإمام ابن حزم عن إبراهيم النضعي: «أنهم كانوا يصلون على رحالهم ودوابهم حيثها توجهت بهم»؛ وهذه حكاية الصحابة والتابعين هيضه عموما في الحضر والسفر، كها هو رأي أبي يوسف ويحمد بن الحسن صاحبي أبي حنيفة؛ فأمّا أبو يوسف فيرى جوازها بلا كراهة، وأمّا محمد فمع الكراهة

خافة اللغط، واستدلا بها روي عن ابن عمر: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وَكُانَ يِملِي وَهُوَ رَحِبَ الْجِهَارَ فِي اللّهِ يَهُو دُ مَعْدَ بْنَ عُبَادَةً، وَكَانَ يِملِي وَهُوَ رَحِبَ الْجِهَارَ فِي اللّهِ يَهُو دُ مَعْدَ بْنَ عُبَادَةً، وَكَانَ يِملِي وَهُوَ رَاحِبُ "، كَمَا قال بالجواز أيضا الطحاوي، وابن جرير الطبري، والأوزاعي، والققال، غير أنه اشترط استقبال الطبري، والأوزاعي، والقول بالجواز ظاهر كلام ابن دقيق القبلة في جميع الصلاة؛ والقول بالجواز ظاهر كلام ابن دقيق العبد والصنعاني كما أسلفت.

#### المكمة في إياحتها]:

والحكمة في ذلك ما ذكره الطبري: من تيسير فعل هذه العبادة، وتهيئتها للراكب والماثي، لعلا تمنعه أشغاله عنها، فإذا أجزناها له، جمع في طريقه ذلك بين المصلحة اللينية واللنبوية، لأنه لو بقي في المسجد أو في بيته يتعلق فائته أشغاله اللنبوية،

<sup>(</sup>١) سبق الكلام عليه في (ص ٢٣).

وإن لم نمكّنه من التطوع على الراحلة فاتنه هذه التنفّلات، وما فيها من الخير الكثير، فلهذا رئي من المصلحة إباحة النطوع على الراحلة في السفر الطويل والقصير، وحتى في الحنهر، لاسيها مع تباعد أقطار المدن الكبار، مثل: القاهرة والرياض التي يبلغ قطرها أطول من مسافة القصر بكثير، فلو منعناه من التطوع ضاع عليه الوقت، مع أنّه لا محذور في إباحة الصلاة في هذه الحالة، بل فيها المصلحة الظاهرة، والتأتي بالنبي على النبي الله عليهم أجمعين.

#### لرأي الماصرينا

وقد أخذ جذا القول عدد من مثاغنا المعاصرين"، فينهم ففيلة الشيخ الدكتور عبد الله بن عبد الرحمن ابن

<sup>(</sup>١) هذا من تواضع الشيخ حفظه الله، وهو معروف بهذا الخلق.

جبرين حيث قال في رسالته «المفيد في حكم المسافر» (ص٥٥): \_ بعد أن سئل: هل يجوز لغير المسافر أن يصلي النافلة في السيارة، كمن يسير مسيرًا طويلا داخل المدينة، إذا أراد أن يتنفّل داخل المدينة؟ \_:

"إذا كان عليه مشقّة في الوقوف، أو كانت النافلة راتبة، ويفوت وقتها قبل أن يُصِلَ مكانه المقصود لقصر وقتها حكا في راتبة المغرب فله أن يصلّيها في هذه الحالة داخل راحلته حسب القدرة» انتهى.

ومنهم فضيلة الشيخ صالح بن محمد اللَّحيدان - رئيس مجلس القضاء الأعلى - حيث فَمَّنَ كلمته التي أجاب بها في برنامج «نور على الدرب» اللُّذاع يوم الأربعاء ٢٨/ ٥/ ٢٢٣ه حيث قال: «لا شك أنّه يجوز أداء النّافلة في السيارة ولو في غير السفر» (۱) اهد.

<sup>(</sup>١) انظر: «بحوث علمية نادرة» للشيخ فهد الصقعبي (ص٨١).

وقد بحث هذه المسألة الشيخ فهد الصّقعبيّ في كتابه «بحوث علمية نادرة»، وحضّر لها نقولًا متعدِّدة، واتَّجه إلى صحَّة الصلاة على الراحلة في الحضر، وذكر من قال بها من العلماء المعاصرين؛ وخص من العلماء المعاصرين: الشيخ صالح اللحيدان ـ رئيس المجلس الأعلى للقضاء ـ، والشيخ

وهو المفهوم من كلام الشيخ فيصل بن عبد العزيز المبارك في تعليقاته على متن «الزاد» المسمّى: «كلمات السّداد على متن الزّاد» على قول الماتن: «وَمُتَنَفِّلُ رَاكِبٍ سَائِرٍ فِي سَفَرٍ» (" قال: «هذا المذهب، وعنه يسقط الاستقبال أيضا إذا تنقّل في الحضر كالراكب السائر في مصره، وقد فعله

عبد الله بن قعود، والشيخ عبد الله بن جبرين (١).

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق (ص١٨).

<sup>(</sup>٢) «زاد المستقنع في اختصار المقنع» للحجاوي، كتاب الصلاة، باب شروط الصلاة (ص٤٣).

And the second of the second s

أنسى، قاله في «الإنصافي»» ( التهي.

#### الترجيح في السالكا:

ومن تأمّل ما تقدّم من نصوص العلياء في هذه السألة، يظهر له أنّ القول بجواز صلاة النافلة على الراحلة في الخير أولى لما فيه من الخير المحض الذي لا محذور فيه، وهذا الذي تختاره، ونعمل به، ونوصي به أصحابنا اغتنامًا للوقت، فصاحب هذه الحالة كيا قال الشاعر:

هَلَا هُوَ فِي اللَّنْيَا مُفِيعٌ نَصِيبَهُ وَلاَ عَرَفْنِ اللَّنْيَا عَنِ اللَّيْنِ شَاغِلُهُ (٢)

<sup>(</sup>۱) «كليات السداد على متن الزاد» (ص٢٥).

 <sup>(</sup>٣) قاله جرير لعبد العزيز بن مروان، كيا في «البداية والنهاية»
 (١٠) ٢٧٦)، وانظر: «ديوان جرير» (١/ ١٢٤).

وقل قال على فيها روأه أبو هريرة ميشك:

وأصحَّ من هذا الحديث ما رواه مسلم في «صحيحه» عن أبي هريرة هشف أنّ النبي ﷺ قال: «بَادِرُوا بِالْأَعْمَالِ بِنّا: طُلُوحَ النَّحْرُوا بِالْأَعْمَالِ بِننّا: طُلُوحَ النَّحْرُوا بِالْأَعْمَالِ بِننّا: طُلُوحَ النَّخَدِينَ أَوِ اللَّجَالَ، أَوْ اللَّابَة، أَوْ خَاصَّة أَخَدِكُمْ، أَوْ أَمْرَ الْمَامَةِ» (").

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «جامعه» برقم (۲۳۰٦)، وقال: «هذا حديث حسن غريب»، وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: كتاب الرقاق برقم (۷۹۷٦) وقال: «إن كان معمر بن راشد سمح من القبري، قالحديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٩٤٧) (١٢٨)، وأحمد في «مسنده» (٢٥٣٦) عن أبي هريرة، وأخرجه ابن ماجه في «سننه» برقم (٢٥٠١) عن أنس بن مالك.

### [ افكال وجوابـ]:

وأمًّا ما ذكره الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم تَ إِنَّهُ فِي «حاشيته على الروض المربع» من حكايته الإجماع على أنّه لا يجوز للمقيم التطوّع في البلد إلى غير القبلة، لا ماشيًا ولا راكبًا()، ففيه نظر، لا تقدّم ذكره عن الإمام أحمد في رواية عنه، وعن أبي يوسف صاحب أبي حنيفة والإصطخري الشافعي، وهو مذهب الظاهرية كما تقدّم عن ابن حزم، وكما تقدّم عن النووي والزركشي وشيخ الإسلام ابن تيمية وصاحب «الفروع» و«المبدع» والشوكاني وغيرهم عن حكى الخلاف في هذه السألة.

 <sup>(</sup>١) انظر: «حاشية الروض المربح» (١/ ٥٥٠)، حاشية رقم (٤)، وقد
 نقل تَخلَّقُهُ ـ فيها يبدو ـ هذا الإجماع عن الوزير أبي المظفر يحي ابن
 محمد بن هبيرة الشيباني في كتابه: «اختلاف الأئمة العلهاء» (١/ ٩٧).

#### المالاة القريضة على الراحلة]:

وأمَّا صلاة الفريضة فلا تصحّ على الراحلة إلَّا في حال الضرورة، إذا لم يمكن إقامتها على الأرض في وقتها، فقد نصّ العلماء على جوازها حينئذ، وقد حكى ابن عبد البر الإجماع على ذلك، قال في «الاستذكار»: «وقد انعقد الإجماع على أنَّه لا يجوز أن يصلّي أحد فريضة على الدابة في غير شدّة الخوف، فكفى بهذا بيانا وحجّة» (() انتهى.

وقال في «المنتهى» و«شرحه»: «وتصحّ مكتوبة على راحلة واقفة أو سائرة لتأذّ بوحل أو مطر وغيره كثلج أو برده لحديث يَعْلَى بْنِ أُمَيَّة: «أَنَّ النّبِيِّ قَالِةِ انْتَهَى إِلَى مَضِيقٍ مُوَ

<sup>(</sup>١) «الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار» لابن عبد البر (٢/ ٢٥٥).

وَأَحْدَكَانِهُ، وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، وَالشَّاءُ مِنْ فَوْقِهِمْ، وَالْبِلَّهُ مِنْ أَسْفَلَ مِنْهُمْ، فَحَفَرَ تِ الصَّالَاقُ، فَأَمَرَ الْوَذِّنَ فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، ثُمَّ تَقَدَّمُ الذِّي عِلَى عَلَى وَاحِلُوهِ فَصَلَّى مِنْ يُوعِ إِيامَ عُمْلُ الشُّهُودَ أَنْفَضَى مِنَ الرُّكُوعِ» رواه أحمد والترمذي، وقال: العمل عليه عند أهل العلم، وفعله أنس، ذكره أحمد (")، ثم قال: «وتصحّ مكتوبة على راحلة للوف انقطاع عن رفقة ينزوله، أو خوف على نفسه إنْ نزل من عدو ونحوه، كسيل وسيم، أو عجزه عن ركوبه إن نزل للصلاة؛ فإنّ قدر ولو بأجرة يقدر عليها نزل، والمرأة إن خافت تبرزًا - وهي خفرة -حيث على الراحلة، وكذا مَنْ خاف حصول فرر بالمثي،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في «مسئله» برقم (۱۷،۰۹)، والترمذي في «سننه» برقم (۱۱۱۶)، ووردت رواية سننه» برقم (۱۱۱۶) من رواية يعلى بن مرة الثقفي، ووردت رواية عن يعلى بن أمية عند الدارقطني في باب صلاة المريض لا يستطيع القيام والفريضة على الراحلة رقم (۵).

### أعيفة المتلاة على الرّاحلة]:

وأمَّا كيفية صلاة المسافر في وقتنا الحاضر: إذا سافر الإنسان في الطائرة أو في القطار أو في الحافلة أو في السيارة الصغيرة أو في السفينة، وأراد أن يصلي؛ فإنْ أمكنه الصلاة قائمًا وجب عليه ذلك "، ولو متَّكنًا أو مستندًا أو معتمدًا على

 <sup>(</sup>١) قال تَخلَنْهُ في «الاختيارات» (ص١١٣): «وتصحّ صلاة الفرض على الراحلة خشية الانقطاع عن الرفقة، أو حصول ضرر بالمشي، أو تبرز للخفرة».

<sup>(</sup>۲) «شرح منتهى الإرادات المسمّى: دقائق أولي النهى لشرح المنتهى»للبهوي (۱/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٣) ورد في «فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء» (٨/ ١٢٦) فتوى رقم (١٢٠٨٧) هذا السؤال: هل تجوز الصلاة بالطائرة جالسًا، مع القدرة على الوقوف خجلا؟ فكان الجواب كما يلى:

شيء، وإلّا فيصلّ قاعدًا ولا حرج، وهذا خاص بالفريضة.
أمّا النافلة فلا يلزمه استقبال القبلة، وهكذا في الركوع والسجود، يجب عليه أن يسجد على أي موضح يجده، فإن لم ينمكّن فيومع بركوعه وسجوده، ويجعل سجوده أخفض من ركوعه، ويلاحظ الطمأنية في ذلك كله.

### ا بعض أحكام السافرا:

ويُسنُ للمسافر القصر، بأنْ يقصر الرباعية ركمتين،

فالقصر في حقّه سنّة مؤكّدة، ويجوز له الإتمام، كما يجوز له الجمع بين الصلاتين.

والفرق بين القصر والجمع: أنَّ القصر سنَّة مؤكّلة، وهو أفضل من الإغام؛ وأمَّا الجمع فإنها بجوز له جوازا، وليس بأفضل من الإفراد إلَّا في جمعي عرفة ومزدلفة للحاج؛ والأفضل للمسافر فعل الأرفق به من تقديم وتأخير، فإنْ نوى التأخير أخر الأذان، فلا يؤذِّن إلَّا إذا أراد الصلاة، لما ثبت في «الصحيحين» من فعله على.

وعليه أن يحتاط لاستقبال القبلة، ويسأل من حوله، ويدور إليها كلّما دارت السفينة أو الطائرة ونحوها، وهذا في صلاة الفريضة خاصة.

وَأَمَّا النَافَلَةُ فَيَصِلِّي إِلَى جَهَّةُ سِيرِه، ولو خالفت القبلة كيا تقدم".

<sup>(</sup>١) ورد في «فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء» (٨/ ١٢١) =



ولا يُحلُّ له تأخير صلاة الفريضة عن وقتها، فإنَّ علم أنَّ الطائرة تنزل في المطار في وقت الصلاة فحينئذ يؤخّرها،

فتوى رقم (٦٢٧٥) سؤال هذا نصّه: يؤدّي المسافر صلاته على متن الطائرة أو في السفينة في البحر أو أنه لم يجد ماء ولا تيمّيًا، وأدركه الوقت، وفي نفس الوقت لا يعرف القبلة؟ وهل يجوز له الصلاة؟ وكيف يصلّي وأين يتوجه؟ فكان الجواب كما يلي:

إذا حان وقت الصلاة في الطائرة أو السفينة وجب على من فيها من المسلمين أن يصلّي الصلاة الحاضرة على حسب حاله وقدرته، فإن وجد ماء وجب عليه التطهر به، وإن لم يجد ماء أو وجده وعجز عن استعماله تيمّم إنْ وجد ترابًا أو نحوه، فإنْ لم يجد ماء ولا ترابًا ولا ما يقوم مقام التراب سقط عنه ذلك، وصلى على حسب حاله، لقوله تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا أَنَّهُ مَا أَسْتَكُمْ مُ ﴾ [القلق: ١٦]، وعليه أن يتوجّه للقبلة، ويدور مع الطائرة أين دارت في صلاة الفرض حسب الطاقة، أمَّا النافلة فيمرِّي إلى جهة سير الطائرة؛ لأنَّ النبي عَلَيُّ كان في السفر يصلِّي النافلة على راحلته حيث كان وجهها، وثبت في حديث، أنس ما يدلّ على شرعية استقبال القبلة عند الإحرام من حيث التنفّل في السفر، وبالله التوفيق».

(١) ورّد في «فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء» (٨/ ١٢٠) فتوى رقم (١٤٥) سؤال هذا نصه: إذا كنت مسافرا في طائرة وحان وقت الصلاة هل يجوز أن نصلي في الطائرة أم لا؟ فكان الجواب كما يلي: «إذا حان وقت الصلاة والطائرة مستمرة في طيرانها ويخشى فوات وقت الصلاة قبل هبوطها في أحد المطارات \_ فقد أجمع أهل العلم على وجوب أدائها بقدر الاستطاعة، ركوعا وسجودا واستقبالا للقبلة؛ لقوله تعالى: ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهُ مَا ٱشْتَكَامَّةُ ﴾ [العَلَان : ١٦] ولقوله عَلِيَّة: «إِذَا أَمَرْ تُكُمْ بِأَمْرِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»، أما إذا علم أنَّها ستهبط قبل خروج وقت الصلاة بقدر يكفي لأدائها أو أن الصلاة بما يجمع مع غيره كصلاة الظهر مع العصر وصلاة المغرب مع العشاء، وعلم أنَّها ستهبط قبل خروج وقت الثانية بقدر يكفي لأدائها \_ فقد ذهب جمهور أهل العلم إلى جواز أدائها في الطائرة؛ لوجوب الأمر بأدائها بدخول وقتها حسب الاستطاعة، كما تقدم، وهو الصواب، وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم».

وقوله: ﴿ لَا يُكِنُّ اللَّهُ قَدْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ١٢٨٦].

# [وجوب الأذان على الماقر]:

وعلى المسافر الأذان والإقامة، فإنَّ الصحيح من أقوال العلماء وجوبها على المسافر، واختاره شيخنا عبد الرحمن ابن ناصر السعدي، قال في «المختارات الجلية»: «والصحيح وجوب الأذان حتى على المسافر للعمومات، ولأنَّ النبي ﷺ وأصحابه لم يتركوا الأذان في أسفارهم»(") انتهى.

# وقال في «الشرح الكبير»:

"ويُحتمل أنَّ الأذان يجب في السفر للجاعة، وهو قول ابن المنذر؛ لأنَّ النبي عَلَيْ أمر به بلالًا في السفر، وقال لمالك ابن المندر؛ لأنَّ النبي عَلَيْ أمر به بلالًا في السفر، وقال لمالك ابن الحويرث ولابن عمَّه: "إِذَا سَافَرْتُمَا فَأَذْنَا، وَأَقِيَا، وَلْيَوْمَكُمَا ابن الحويرث ولابن عمَّه: "إِذَا سَافَرْتُمَا فَأَذْنَا، وَأَقِيَا، وَلْيَوْمَكُمَا

<sup>(</sup>١) «المختارات الجلية» لابن سعدي (ص٣٦).

الكركرا منذر عنيه المرادا الماهر في وجويه التهي. وقال في «الإنصافي»:

الرحمة حكم الشفر حكم المفتر فيها (أي الأقالة والأقامة). قلت: وهو ظلمر كالم المعنف عناء وظلمر كلام المعنف عناء وظلمر كلام جاعة من الأصحاب، وحزم بو ناخم اللفروات، وهو منها، وانتناره ما حيا اللستوعية الأستوعية الأستوعي

رقال البخاري تعلله أي «محجب» :

رَابُ الْأَوَانِ لِلْمُسَافِينَ إِذَا كَانُوا جَاعَةً وَالْإِقَامَة

<sup>(</sup>۱) الحديث جهذا اللفظ موجود عند النرمذي برقم (۲۰۰) وغيره، والذي عند النبي قطة فقال لنا أنا عند النبخاري برقم (۲۸٤ / ۲): فانصرفت من عند النبي قطة فقال لنا أنا وصاحب لي: أَذْنَا وَأَفِيهَا وَلَيُؤَمِّكُما أَكْبَرُكُما، وعند مسلم برقم (۲۷۶) وصاحب لي: فأنّنا وأفيها وَلَيُؤمِّكُما أَكْبَرُكُما، وعند مسلم برقم (۲۷۶) قانيت النبي قطة أنا وصاحب ني، فلها أردنا الإقفال من عنده قال لنا: إِنَا حَفَيْرَ بِهِ الفَيْكُمَا فَأَنْهَا، ثُنْمُ أَقِيها، وَلَيْؤُمُّكُما أَكْبَرُكُما».

<sup>(</sup>٣) الشرع الكبيرة لأبي الفرع بن قدامة (١/ ٢٥ - ٢٥).

<sup>(7) «</sup>الإنصاف» (٢/٢٥).

وَكَذَلِكَ بِعَرَفَةَ وَجَمْعٍ.

حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنِ اللّهَاجِرِ بْنِ أَبِي الْحُسَنِ، عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ أَبِي ذِرِّ قَالَ: اللّهَاجِرِ بْنِ أَبِي الْحُسَنِ، عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ أَبِي ذِرِّ قَالَ لَهُ: «كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عِلَيْ فِي سَفَرٍ فَأَرَادَ المُؤذِّنُ أَنْ يُؤذِّنَ فَقَالَ لَهُ: «أَبْرِدْ»، ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يُؤذِّنَ فَقَالَ النَّيِيُ عَلِيْ: «فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ التَّلُولَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ: «إِنَّ شِدَةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ» (").

حَدَّثَنَا هُمَدُ بْنُ يُوسُفَ قَالَ: حَدَّثَنَا شُفْيَانُ، عَنْ خَالِدِ الْمُؤَيْرِثِ قَالَ: «أَتَى الْمُؤَيْرِثِ قَالَ: «أَتَى الْمُؤَيْرِثِ قَالَ: «أَتَى الْمُؤَيْرِثِ قَالَ: «أَتَى الْمُؤَيِّرِثِ قَالَ: «إِذَا أَنْتُمَا رَجُلَانِ النَّبِيِّ ﷺ يُرِيدَانِ السَّفَرَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إِذَا أَنْتُمَا خَرَجْتُما فَأَذَّنَا ثُمَّ أَقِيهَا ثُمَّ لِيَوْمَكُما أَكْبُرُكُما "".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأذان برقم (٦٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأذان برقم (٦٣٠).

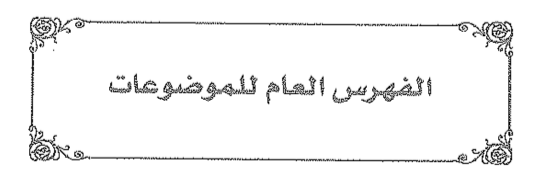
حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، عَنْ أَبِي قِلَابَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ قَالَ: هَدَّنَا إِلَى حَدَّثَنَا أَيُوبُ، عَنْ أَبِي قِلَابَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا مَالِكُ قَالَ: هَأَتَيْنَا إِلَى النَّبِيِّ عَلِيْهِ وَنَحْنُ شَبَبَةٌ مُتَقَارِبُونَ، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ يَوْمًا وَلَيْلَةً، وَكَانَ رَسُولُ الله عَلِيْ رَحِيًا رَفِيقًا، فَلَيَّا ظَنَّ أَنَّا قَلِهِ الشَّتَهَيْنَا أَهْلَكُمْ فَأَقِيمُوا فِيهِمْ وَعَلَّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ فَالَّذَ وَوَكَانَ رَسُولُ الله عَمَّنْ تَرَكْنَا بَعْدَنَا، فَأَخْبَرْنَاهُ فَقَالَ: «ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُمْ فَأَقِيمُوا فِيهِمْ وَعَلَّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ فَقَالَ: وَذَكَرَ أَشْيَاءَ أَحْفَظُهَا أَوْ لا أَحْفَظُهَا \_ وَصَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي \_ وَذَكَرَ أَشْيَاءَ أَحْفَظُهَا أَوْ لا أَحْفَظُهَا \_ وَصَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي

وقال الترمذي في «سننه» في الحديث رقم (٢٠٥): حَدَّثَنَا مَحْمُودُ ابن غَيْلَانَ، حَدَّثَنَا وَكِيعٌ، عن سُفْيَانَ، عَنْ خَالِدِ الْحُذَّاءِ، عَنْ أبي قِلَابَةً، عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرِثِ قَالَ: «قَدِمْتُ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ أَنَا وَابْنُ عَمِّ لَي مَالِكِ بْنِ الْحُويْرِثِ قَالَ: «قَدِمْتُ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ أَنَا وَابْنُ عَمِّ لِي فَقَالَ لَنَا: إِذَا سَافَرْ ثَمَّا فَأَذَنَا وَأَقِيبًا وَلْيَؤُمَّكُمَا أَكْبَرُكُمَا»، قال أبو عيسى: «هذا حديث حسن صحيح، والعمل عليه عند أكثر أهل العلم، اختاروا الأذان في السّفر، وقال بعضهم: تجزئ الإقامة، إنها الأذان على من يريد أن يجمع الناس، والقول الأوّل أصح، وبه يقول أحمد وإسحاق».

وهذا ما تبسّر جمعه في هذه العجالة، نسأله تعالى أن ينفع به، وأن يجعل العمل خالصًا لوجهه الكريم، وفقًا لسنّة نبيّه محمّد الكريم علله.

وكتبه الفقير إلى الله تعالى عبد الله بن عبد العزيز ابن عقيل، خامدا الله، مصليًّا على نبيّه محمد وآله وصحبه أجمين، وذلك في جادى الأولى لسبح بقين من عام ١٤٢٥ هـ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأذان برقم (١٣١).



| ì      | ٠         | •   | •   | E   |      | , , | * 1         | , ,      | u / |    | •    |   | ٠   | orneli<br>++ | 2,60 | , ( | * 5,0<br>1,000 P | å. | عاقي <b>أ</b> ر | ) }  | my. | ويزيي<br>د | <br>       | th <sub>er</sub> p | ر ہ    | تشيها الإ      | السا          | į            | JÖĞ      | بزر    | j (                  | ڊيمر <sub>ي</sub> ن<br>سري | (2                                        | ٣,                  | و العالم والعالم<br>ا | 2 ద్      | ب لي           |            | ş. |
|--------|-----------|-----|-----|-----|------|-----|-------------|----------|-----|----|------|---|-----|--------------|------|-----|------------------|----|-----------------|------|-----|------------|------------|--------------------|--------|----------------|---------------|--------------|----------|--------|----------------------|----------------------------|-------------------------------------------|---------------------|-----------------------|-----------|----------------|------------|----|
| de     | Û         | •   | ь р | ٠   | ٠,   |     | , ,         | . 41     | υ , | ٠. |      |   | •   |              | • •  |     | ۸,               | •  |                 | ני פ |     | • •        | • •        |                    |        | ۰۰             |               | بقر          |          | ر کھی  | لىر                  | į<br>Į ("                  | ,<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | الي                 | د<br>الم<br>ويئ       | lanner    | adagyaydi<br>O | . <b>4</b> | Ž. |
| Week.  |           | ٠   | ٠.  | ь   | , ,  |     | * 0         |          | • • |    |      |   |     | • к          |      |     | ه دا             |    | 4 (             | ۰.   |     | . લેં      |            | 50m                | را     | ĴÍ             | 6,            |              | - 6      | الحرية | كبخيث                | أليد                       | į (                                       | ا<br>سائند<br>سائند | Ç 6                   | Ú         | الإ            | , &        | Y. |
|        | 2000      | a   |     | ·   | , v  |     | ۵.          | ٠        | ٠,  |    |      | ۰ | • • |              | د ه  | ٠   | ė n              | Ľ  | ۰ ,             |      | ٠ ، | н          | u o        | ٥                  | #<br># | <b>۪</b> اً ؙڒ |               | <u>.</u> [   | 6,5      | ğ (    | لي                   | الْ يعكب                   | g mail ri                                 | ځي                  | AL.                   |           | کلا            | -<br>8£    | ş  |
| ř      | °V        | ė.  | ė ĸ | •   | • •  | -   | • •         | •        | • • | ۰  | n &  |   | * * | ų            | * 5  | ų.  | 6 6              | ۵  |                 | ٠    | • • |            | • •        | 7                  | ^ -    | Green          | , j           | يدو<br>حورين | e e      | y (    | لہ                   | SÎ.                        | ز                                         | . Q                 | <b>,</b>              | weethorfs |                |            |    |
| Y      | tont<br>t | ъ.  | , , | ۰   |      | ٨   | • •         | <b>E</b> | - F | μ  | * *  | A | K F |              |      | ٠   | • •              | ۰  |                 | •    | * • | • •        | <b>4</b> D | 9                  |        | • •            | á             | کي           | Į)       |        | (.,                  | چ<br>آ                     | ژ                                         | 4. f                | o t<br>rod li         | \$.<br>.} |                |            |    |
| te des | ٥         | ۱ ن | , , | •   | • •  | a   |             | ۰        | * * |    | e 10 | ۰ | ء د |              | • •  | •   |                  | 6  | <b>4</b>        | •    |     |            | ь 0        |                    | ٠.     | ž,             | کے دور<br>دور |              | ş.       | ألب    | (ب                   | <b>چ</b> اُّ               | , å                                       | والمناه             | g de di<br>destr ha   | : ( o)    |                |            |    |
| ٤      | Ş         | ٨٥  |     | •   | e 41 | u   | 4. <b>4</b> | ń        | н в | •  |      | ٠ |     | <b>.</b>     | н г  |     |                  | ٩  | ٠.              | ь.   |     |            | . 0        | ٠,                 | . •    | . 4            | بأس           | یار          | ()<br>() | -      | المرودية<br>المرودية | را                         | b<br>D                                    |                     | را في                 | \$        |                |            |    |
| ٤      | ٨         | ٠ ، |     | ρ ( | , ,  | ٠   | ь ь         |          |     | ٠. |      |   |     |              |      |     |                  | •  | a •             | •    | ۱ ۵ |            |            | ć                  | خيپر   | المسو          | <u>.</u>      |              | 11 (     | Ş      | ر الله               | , (                        | enses<br>1                                | g St                | <u>دي</u>             | 13        |                |            |    |
|        |           |     |     |     |      |     |             |          |     |    |      |   |     |              |      |     |                  |    |                 |      |     |            |            |                    |        |                |               |              |          |        |                      | , i                        |                                           |                     |                       |           |                |            |    |
|        |           |     |     |     |      |     |             |          |     |    |      |   |     |              |      |     |                  |    |                 |      |     |            |            |                    |        |                |               | ,            |          |        |                      |                            |                                           |                     |                       |           | ٠              | ***        | ,  |

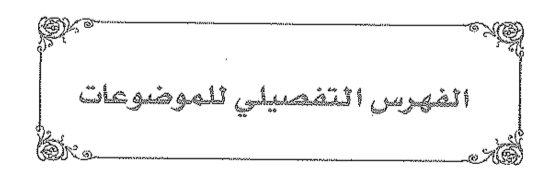
| enen | d |     | (Do ) | عو إ | 94  | డ    | هلس | <b>a</b> i | <u>.</u> | Hei |    | Ŷŧ | (8  | Š. | , #36<br>1 | e e | <u></u> | . 2 | Lá. | 8   | ā | Ĵ  | à | <u>_</u> å |     | <br>\$:!} | 822 | androine. | 20002 | HAHRALL<br>FEWALSS | 11500-0<br>12910-1 | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | oneses: |      | i<br>Sec               | gravence &        | V ~  | angeler | क <u>ुल्ल</u><br>क |
|------|---|-----|-------|------|-----|------|-----|------------|----------|-----|----|----|-----|----|------------|-----|---------|-----|-----|-----|---|----|---|------------|-----|-----------|-----|-----------|-------|--------------------|--------------------|----------------------------------------|---------|------|------------------------|-------------------|------|---------|--------------------|
|      |   |     |       |      |     |      |     |            |          |     |    |    |     |    |            |     |         |     |     |     |   |    |   |            |     |           |     |           |       |                    |                    |                                        |         |      |                        |                   | S.   |         |                    |
|      |   |     |       |      |     |      |     |            |          |     |    |    |     |    |            |     |         |     |     |     |   |    |   |            |     |           |     |           |       |                    |                    |                                        |         |      |                        |                   | S.j  |         |                    |
| ٥    | ٧ |     |       |      | ٠ . | ٠.   |     |            | • •      |     |    | •  |     | •  |            |     | • •     | • • | •   |     |   | •  |   |            | n , |           | • • | a k       |       | • •                | ث                  | ميسر                                   | ميسور   | أوير | لعد                    | . 1               | اکي  | ر       | 뿂                  |
| ₩Į,  | ū | ٠.  |       |      |     | ۰.۵  |     |            | ٠.       | ٠   | ۰. | •  | • • | ٠  | ٠.         |     | 4 ,     |     |     | ٠.  |   | ٠. |   |            |     |           |     | 4 =       | . «   | ij                 | ,<br>Lerens        | Ì                                      | پ ا     | ġ (  | ر دورو<br>دروی<br>دروی | مورد<br>مورد<br>د | ټر - | إ       | 錄                  |
|      | ۲ | • • |       |      | ٠.  | • •. | ρ.  |            | o #      | • • |    |    | * + | •  | • •        |     |         |     | •   | + + |   | вн |   | 4          |     | ٠,        |     |           | • •   |                    | . d.,              | إب                                     | جرو     | و-   | 6                      | <u>۽</u> اڙ       | ثبك  | اِل     | 223                |
|      |   |     |       |      |     |      |     |            |          |     |    |    |     |    |            |     |         |     |     |     |   |    |   |            |     |           |     |           |       |                    |                    |                                        |         |      |                        |                   | ببلا |         |                    |
|      |   |     |       |      |     |      |     |            |          |     |    |    |     |    |            |     |         |     |     |     |   |    |   |            |     |           |     |           |       |                    |                    |                                        |         |      |                        |                   | -    |         |                    |



.3

۵





| ٣  | y        |     |   |   |     | ٠ | ۰   | • | ò |   |     |     | , | v | ,   | *   | t   | ٥  |     |   | ζ,, | Ĵ-, | لبه | 2, | Ç.  | ( |   | y | ! | 4, | i<br>N | Í   |     | Ĺ,  | .5 | · | ri<br>ri | امريا | ۶ ,  | y.<br>Y |    | ₩ <u>.</u>  | ڐؚۯ      |     | ä            | بيا        | -   | yew. | 4        | زر       | یکی             | \$ 6         | ۵.   | ا<br>براض                                | ٠      | ~~~       | ا<br>د:  | Ğ.   | ì         | e.          |
|----|----------|-----|---|---|-----|---|-----|---|---|---|-----|-----|---|---|-----|-----|-----|----|-----|---|-----|-----|-----|----|-----|---|---|---|---|----|--------|-----|-----|-----|----|---|----------|-------|------|---------|----|-------------|----------|-----|--------------|------------|-----|------|----------|----------|-----------------|--------------|------|------------------------------------------|--------|-----------|----------|------|-----------|-------------|
| P. | <i>'</i> |     |   |   |     |   |     | ٨ | v | , |     | ,   |   | , |     |     | ,   |    | v   | r | ų   |     | ·   | ٠  |     |   | v | • |   | o  | ۰      | ,   | •   |     |    |   | •        |       |      |         |    |             | • •      | , , | , .          |            | ٠   |      | ٠        |          | d.              | <br>         |      | فعرد                                     | أً     | و         | d        | لہ   | بالميام   | etui        |
| ٥  | l        | ٠.  |   |   | •   |   |     |   |   |   |     |     |   |   |     |     | ,   |    |     | ٥ |     | v   | ٠   |    | •   |   | • |   | u | J  |        | r   | •   | o   |    |   |          |       |      | •       | ,  |             |          |     |              | ۰          |     |      |          | ·        |                 |              | ٠.   |                                          | 4      | 4         | ·        | بالم | <u>.</u>  | \$.<br>./s. |
| ٩  |          | , , | ٠ |   |     |   |     | ٠ |   |   |     |     |   |   | ,   | •   | >   |    | •   | ^ | ·   |     |     | •  |     |   |   |   |   |    | 4      |     | . , | . : |    |   |          |       | ۲    | ,       | •  |             |          | •   |              |            |     | ,    |          | 4        |                 | • •          | · •  |                                          |        | 4         | ڶ        | ١    | ثئي       | -           |
| 4  | 4        | ,   | v | ٥ | , , |   |     |   | ٠ |   |     |     |   |   |     |     | 4   |    | *   | ٠ |     | •   | •   |    | •   |   |   |   |   |    |        |     |     |     |    |   |          |       | 4    | ķ       | į  |             | <u>.</u> | e,  | ,<br>,,4     | ₹ <b>.</b> | ¥   | ĺ    | gi.      | . 1      |                 | 1.6          |      |                                          | , Į    | ~         | 5        | g,   | نا        |             |
| Ì  | 4        |     |   | * |     |   | , . |   | ^ |   |     | v   |   |   | ٠.  | ٨   |     | ٠. |     |   |     |     |     |    | , , |   |   |   |   |    |        |     |     |     |    |   |          | -     |      | •       | •  | ۰           | ٠        | ٥   |              | 2          |     | ٥    |          | 2        | ă,              |              |      | ا<br>في يە                               | رُ     | 1         | ۵        | ز    | ئى<br>ئىل | ì           |
| ١  | 4        | 3   | ò | • | •   |   |     |   |   |   |     |     |   |   |     |     | . , |    |     |   |     |     |     |    |     |   |   | • |   |    |        | , , | : 1 | •   | v  |   |          |       |      |         | 4  | r           |          |     | •            |            | ò   | ŕ    | ·        | ,,4,,    | (<br>           | <br>         | į.   | j                                        | (*°    | ه لیده    | J.       | ä    |           | ļ           |
| ١  | N,       | 1   | ٠ | * | ٠   |   |     |   |   |   |     | • « |   |   |     | , , |     |    | , , | • |     |     |     | ٠. |     | • | • |   |   |    | , ,    |     |     |     | ٠  |   |          |       | ٤,   | , aan   | ور |             | • <      | ~   | زُ           |            | Z.  |      | ؞ۣٳٛ     | ž.       | 3 4             | <b></b>      | , k  | J                                        | , 20°  | Ĺ         | 1        | ڒؠٞ  | ڏ. ن      |             |
| 1  | ٨        | b   | v |   | •   |   |     |   |   |   | . , |     |   |   | . , | •   |     |    | . , |   |     |     | . , | •  | ٠   |   | * |   |   |    |        | •   | ٠   | *   | •  |   | •        |       |      | •       | ó  | ounce<br>de | در       |     | ve f⊊<br>^~~ | ~          | ĵį  | با   | Ĺ        | <u>ئ</u> | gr <sup>A</sup> | es<br>outeou | Ħ.,  | <u>[</u> [                               | 1      |           | ٥.,      | 1.   | i.        | 43          |
| ٣  | ¢        |     |   | • |     | • |     |   |   | • |     |     |   |   | •   |     | ۵   | ٠  |     |   |     | ۵   | 4   | ,  | •   |   | ь |   |   |    | •      | ,   |     |     |    |   |          |       |      | ·       | •  | o           | 4        | Ů   | Ĺ            | ٠,٠        | υ   | ٠,   | <b>;</b> | ė        | ****            | "A           | ļ.,. | ֓֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֞֓֞֞֞֞֞֞ | ن      | ا         | مين<br>+ | **   | مدامد     | له          |
| ٣  | ١        |     | • |   |     |   |     |   |   | • |     |     | u |   | ه   |     |     | *  |     |   |     |     | ٠   | u  |     |   |   | • |   |    | •      |     |     |     | ٠  | ٠ | ٠        | •     | u    |         |    | 4           | ,        | ۷.  | } ļ          | ڊ<br>ڏي    | j., | ,101 |          | -        |                 | J.           | Ş    | . 1                                      | Occur. | أدر       | ا ا      | 9    | <u>,</u>  | į           |
| ۲  | ۲        |     |   | • |     | • |     | • | • |   | ۰   |     | • | • | •   | ,   |     |    |     | , |     | ı   | ۵   |    | •   | v |   | , |   | ,  | 4      | ,   |     | ä   |    |   |          | .,,   | ڙ پر | 1       | 4  | *****       |          | Ç.  | ž            | · .        | k   |      |          | 2,       | 11              | ٤.           | إ    | ,S                                       |        | .:<br>کلی | ١.;      | ร์   | Ą         | 1           |

| كلام أهل العلم في السألة ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ولا: رأي الأحناف في الأحناف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كلام الطلحاري في «مختصرة» «كلام الطلحاري في «مختصرة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| كلام السرخسي في «البسوط» ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كلام السمرقندي في «تحفة الفقهاء» « "١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| كلام الزيلمي في «نبيين العقائق» كلام الزيلمي في «نبيين العقائق»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| كلام النميري في «النجم الوهاج» «كلام النميري في «النجم الوهاج»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| كلام الطهطاوي في «مراقي، الفلاح شرح نور الإيضاح» و«حاشيته»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ثانیا: راْی اللایه تانیا درانی اللایه است ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اد ٤ م ابن عبد البر في «التصهيك» ٢٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| كلام القرطبي، في «الجامع لأحكام القرآن» 3 ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ثالثا: رأي الشافعية ثالثا: رأي الشافعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| كلام العمراني في «البيان» كلام العمراني في «البيان»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دالثا: رأي الشافعية ٥٣٥ كلام العمراني في «البيان» و ٢٥٠ كلام النووي في «شرح مسلم» ٢٥٠ ٢٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| كلام النووي في «المجموع»٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| كلام النووي في «روضة الطالبين» ٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| كلام ابن دقيق العيد في «شرح العمدة» ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| The state of the s |

### و تحفة القافلة في حكم المبلاة على الراحلة والقافلة في حكم المبلاة على الراحلة والمبلاة على الراحلة والمبلاة على

| Jan W | بلام ابن كثير في «تفسيره»                          |
|-------|----------------------------------------------------|
| Ź °   | نلام الدميري في «النّجم الوهّاج»                   |
|       | ئلام أبن حجر في «فتح الباري»                       |
| 27    | نلام بار الدين العيني في «عمدة القاري»             |
| 2 2   | انها : رأي الخالف                                  |
| ٤ ٤   | علام الشريف عمد بن أحمد الهاشمي في كتابه «الإرشاد» |
| 2, 2  | علام برهان الدين ابن مفلح في «البدع»               |
| \$0   | علام شيخ الإسلام ابن تيمية في «شرح العملة»         |
| ٥٤    | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع المتاوى»      |
| ٤V    | كلام ابن مفلح في «الفروع»كلام ابن مفلح في «الفروع» |
|       |                                                    |
| ٤٨    | كلام الزركشي في «شرحه لمختصر الخرقي» في «الإنصاف»  |
| ٤٨    | خامسا: رأى الظّاهريّةت                             |
| ٤٨    | كلام أبن حزم في «المحلي» «للحلي» عزم في «المحلي»   |
| \$ 4  | سادسا: رأي الخطَّابي والصَّنعاني والشُّوكاني       |
|       | كلام الخمَّاني في «معلم السّنن»                    |
| ه ڼ   | كلام العينماني في «سيل السّلام»                    |

| ٥ ١ |                                         | كلام الشّوكاني في «نيل الأوطار» |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------|
|     |                                         | خلاصة القول في المسألة          |
|     |                                         | استقبال القبلة عند الإحرام      |
|     |                                         | حكم الصلاة على الرّاحلة في الحد |
|     |                                         | الحكمة في إباحتها               |
|     |                                         | رأي المعاصرين                   |
|     |                                         | الترجيح في السألة               |
| ۲۲  | *******                                 | إشكال وجوابه                    |
| 14  |                                         | صلاة الفريضة على الراحلة        |
| ٥٢  | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | صفة الصلاة على الراحلة          |
| 77  | *****                                   | بعض أحكام السفر                 |
| ٧ ه |                                         | وجوب الأذان على المسافر         |
| ۷٥  |                                         | الفهرس العام للموضوعات          |
| ٧٧  |                                         | الفهرس التفصيلي للموضوعات       |